
Filozofia przyrody

Wykład XVII

Immanuel Kant: czas i przestrzeń, poznanie 
przez koncepcje, sądy syntetyczne a priori, 

łaska Boga a nie dowód Jego istnienia 

Prof. dr hab. inż. Grzegorz Karwasz

Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu

Università degli Studi di Trento

karwasz@fizyka.umk.pl

www.dydaktyka.fizyka.umk.pl

mailto:karwasz@fizyka.umk.pl


Immanuel Kant (1724-1804)

Rodzina byłą prawdopodobnie pochodzenia szkockiego. Ojciec był 

rzemieślnikiem. Immanuel urodził się w Królewcu i tam przeżył i zakończył 

życie.

Wiódł żywot ześrodkowany całkowicie w pracy nauczycielskiej i pisarskiej.

Wybijać się musiał powoli i mozolnie; po ukończeniu uniwersytetu przez 

10 lat musiał utrzymywać się jako nauczyciel prywatny, szczeble 

akademickie przechodził powoli, przy obsadzaniu katedr był dwukrotnie 

pomijany.

Natomiast pewne rysy moralne od początku do końca charakteryzowały 

Kanta: przede wszystkim niezwykła dyscyplina wewnętrzna. Wszelkie 

zagadnienia życiowe rozwiązywał z punktu widzenia obowiązku.

W przeciwieństwie do innych, doniosłych wydarzeń w dziejach filozofii, czy 

to były Ateny, czy Londyn, czy Paryż – tu reforma filozofii dokonana została 

przez samotnego człowieka na głuchej prowincji.

Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. II, str. 162



Kant vs Hume: nowa filozofia przyrody 

Kant podjął zagadnienia Hume’a, ale dał im nowe rozwiązania; przede 

wszystkim znalazł sposób uzasadnienia sądów przyczynowych i innych 

sądów koniecznych. 

Kant późno doszedł do swych dojrzałych poglądów. W fazie I, do 1762 

pracował na polu nauk przyrodniczych. Sformułował słynną hipotezę o 

powstaniu Układu Słonecznego. Fazę II (1762-66) znamionuje zwrot ku 

zagadnieniom humanistycznym. Był to naturalny wynik rozwoju Kanta, który 

jako matematyk i fizyk, wychowany na Newtonie, nie mógł zadowolić się 

[ówczesną] metafizyką. 

Jako docent wykładał matematykę, fizykę, geografię fizyczną. 

Matematyczne przyrodoznawstwo było ta nauką, która najbardziej 

oddziałała na jego poglądy filozoficzne; traktował tę naukę jako zasadniczy 

fakt, z którym musi się liczyć filozofia.  

Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. II, str. 164



• Przestrzeń i czas sa subiektywnymi formami zmysłowości.

• Dualistyczna teoria świata zmysłowego i umysłowego: świat zmysłowy jest 

tylko zjawiskiem, bo ujęty jest w formę czasu i przestrzeni

• ale obok niego istnieje świat umysłowy, nieprzestrzenny i nieczasowy, który 

poznajemy pojęciami naszego umysłu (str. 164)

• Czymże więc są przestrzeń i czas, które są niempiryczne i konieczne?

• Nie są niczym realnym, bo byłyby poznawalne przez doświadczenie

• Nie są też naczyniami obejmującymi wszystkie przedmioty

• Jeśli nie są realne, to muszą być idealne – pochodzą od naszych zmysłów. 

Zmysły nasze ich nie wytwarzają z wrażeń, ale je do wrażeń dodają, ujmując 

je w pewien porządek: przestrzeń i czas

• Dla określenia roli przestrzeni i czasu Kant użył starych, Arystotelesowych 

pojęć formy i materii, które zastosował do poznania. Mówił, że przestrzeń i 

czas są formami zmysłowości [tj. umieszczają wrażenia, jak płynny metal w 

odlewniczej formie – czasu i przestrzeni].

1. Czas i przestrzeń jako formy naoczności



„1. Przestrzeń nie jest pojęciem empirycznym, które by zostało wysnute z 

doświadczeń zewnętrznych. Albowiem, żebym pewne wrażenia odniósł do 

czegoś poza mną (tzn. do czegoś, co znajduje się w innym miejscu 

przestrzeni niż ja) […] to trzeba już mieć u podłoża wyobrażenie 

przestrzeni. Wyobrażenie przestrzeni nie może być więc zapożyczone 

przez doświadczenie ze stosunków w zjawisku zewnętrznym, lecz 

przeciwnie, to zewnętrzne doświadczenie staje się dopiero możliwe, przez 

wspomniane wyobrażenie.” (str. 76) 

Jak wyobrażamy sobie zakup stołu, to również planujemy, jak go umieścić 

w mieszkaniu.

1. Czas i przestrzeń jako formy naoczności

https://www.sklum.com/



1. Czas i przestrzeń jako formy naoczności

„2. Przestrzeń jest koniecznym wyobrażeniem a priori leżącym u podłoża 

wszelkich zewnętrznych danych naocznych. Nie można sobie wyobrazić, 

że nie ma przestrzeni, jakkolwiek można sobie pomyśleć, że nie ma w niej 

żadnych przedmiotów.” 

Metafizycznie, czyli przez czyste rozumowanie*, Kant ma rację: przestrzeń 

może być pusta. Ale fizyka, po Ogólnej Teorii Względności utożsamia

przestrzeń z materią. Czyli przestrzeń może i mogłaby być pusta, ale pusta 

nigdy nie jest. A  już dzisiejszy kosmos jest pełen neutrin, fotonów, 

grawitonów, o ciemnej masie i ciemnej energii nie mówiąc. 

„3. Przestrzeń nie jest pojęciem dyskursywnym lub, jak się to mówi, 

ogólnym pojęciem stosunków między rzeczami w ogólne, lecz jest czystą 

naocznością. Albowiem, po pierwsze, można sobie wyobrazić tylko jedną 

przestrzeń […]  (str. 76-77)

I tu też, rodak Kanta, Einstein, rozprawił się z pojęciem jednej, ogólnej 

przestrzeni (i jednego czasu): są one względne, jak to wynika już ze 

szczególnej teorii względności (1905 r.)

* Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, przeł. Roman Ingarden, PWN, 2010



Transformacje Galileusza

v’ = v + u 

O X

Y

O’ X’

Y’

u

v

v’

Galileusz w fizyce a Kartezjusz w matematyce wprowadzili „układ współrzędnych” 

- nie musimy rysować punktu, a wystarczy podać jego współrzędne, aby wiedzieć, 

że istnieje i gdzie jest położony. Próżnia staje się, potencjalnie pusta.  

Stąd już jeden krok do Kanta: przestrzeń i czas są formami zmysłowości

Z równaniem Ogólnej Teorii Względności (1915 r.) Einsteina wracamy do 

Arystotelesa: przestrzeń to odległość między dwoma ciałami materialnymi. 

Wszyscy obserwatorzy poruszający się ze stałą prędkością są równoważni



Od Arystotelesa do Kanta, od Einsteina do Arystotelesa



Czas i przestrzeń, po Einsteinie i Lemaîtrze 
Dziś wiemy, że czas i przestrzeń są „wytworami” materii, albo innymi słowy, 

atrybutami nierozerwalnymi materii. Pusta przestrzeń i czas, matematycznie 

możliwe, w fizyce nie istnieją.

Geometria G czasoprzestrzeni jest określona przez zawartą w niej energię T

G = (8πG/c4) T

Rzeczy są umieszczone w przestrzeni, ale bez rzeczy przestrzeń nie istnieje: 

tak jak to było u Arystotelesa (horror vaccui). 

Lemaître: jeśli świat powstał z jednego atomu, to początek czasu i przestrzeni 

miał miejsce moment przed tym, jak ten atom podzielił się na dwa oddzielne.

-----------------

Ale, według GK, obok świata materialnego istnieje ten niematerialny –

nieprzestrzenny i nieczasowy (jak to było u Arystotelesa i Tomasza). 

GK mówi też: umysł człowieka jest jak boski – nieprzestrzenny i nieczasowy. 

Ale dobry Bóg, na wszelki wypadek, „zakotwiczył” człowieka w czasie i 

przestrzeni, aby nie był mu we wszystkim równy (albo nie miał człowiek 

takiego wrażenia). 



2. Poznanie transcendentalne  

• „Nowe wyniki w filozofii Kant zawdzięczał w znacznej części temu, że 

postawił w niej nowe pytanie. 

• Pytanie to było takie: Jak na podstawie przedstawień możemy cokolwiek 

wiedzieć o rzeczach? Boć dane nam są jedynie przedstawienia, a my sądy 

wydajemy o rzeczach.” 

• "Rzecz sama w sobie" (niem. Ding an sich, gr. noumenon) to kluczowe 

pojęcie filozoficzne wprowadzone przez Immanuela Kanta [AI]

• O nich, zgodnie z Platonem, nie możemy mieć pewności. Jak więc nasze 

badania mogą odpowiadać rzeczywistości? 

• „Badania swoje Kant nazwał „transcendentalnymi”: miały bowiem odnaleźć 

przedstawienia, które przekraczają granice podmiotu i stosują się do 

przedmiotów.”

Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii



2. Przedmiot poznania: przedstawienia 

1. Czy badamy pojedyncze obiekty (jak można by to wywnioskować czytając np. 

Zoologię Arystotelesa), czy jakieś ogólne idee, czyli oryginały, jakby to można 

wnioskować z legendy o multikinie Platona?

Odpowiedź Kanta jest koncyliacyjna: co prawda widzimy pojedyncze obiekty, ale 

nasz umysł dokonuje generalizacji, i nie badamy pojedynczych dzięciołów, ale 

ptaki, w ogólności. Pojęcie „ptak” jest wytworem naszego umysłu. 

2.  Punktem wyjścia poznania jest więc nasze wyobrażenie o rzeczach. Zadajemy 

precyzyjne pytanie, czy rzeczywistość odpowiada naszemu wyobrażeniu. W 

nauce nazywa się to „hipoteza robocza”.

Przyroda ma jedynie potwierdzić, lub obalić tę hipotezę. 

Naukowiec nie zadaje Naturze pytania jak dziecko: „cio to jest?”, ale pyta jak 

sędzia: prawda, że w dniu 12 marca na Downing Street zabiłeś Johna Smitha

sześcioma pchnięciami noża? Tak czy nie?

Natura jednak się wymyka, i często daje odpowiedź „ni” – ani nie („no” po 

włosku), ani sì.

Czy w rozpraszaniu pozytonów na atomach obserwujemy minimum Ramsauera, jak w 

przypadku elektronów? Czy krzem monokrystaliczny wykazuje fotoluminescencję?  

Tak czy nie? (z prac GK)



2a. Dwojaki podział sądów 
• „Aby zagadnieniu temu dać bardziej dokładne i fachowe sformułowanie, 

Kant przeprowadził dwojaki podział sądów. 

• Sądy uzyskane na podstawie doświadczenia (a posteriori)

• Sądy niezależne od doświadczenia (uzyskane wyłącznie za pomocą 

rozumowania), czyli sądy a priori [„z głowy, czyli z niczego”]

• Sądy analityczne są to takie, które w orzeczeniu wypowiadają to tylko, co 

jest zawarte w podmiocie zdania, czyli to, co należy do definicji podmiotu 

bądź też daje się z definicji jego wyprowadzić [trójkąt ma trzy kąty]

• Syntetyczne zaś są sądy takie, które w orzeczeniu wypowiadają coś, co w 

podmiocie nie jest zawarte, co się z definicji podmiotu wyprowadzić nie da 

[jeśli suma kątów trójkąta nie wynosi 180°, to mamy do czynienia z 

geometrią nie-euklidesową, np. na powierzchni kuli]

• Pierwsze [analityczne] objaśniają tylko wiedzę już posiadaną, drugie 

[syntetyczne] rozszerzają wiedzę; pierwsze jedynie rozczłonkowują pojęcie, 

drugie dodają do niego cechy nowe.” (Tatarkiewicz, str. 166)



Jak są możliwe sądy syntetyczne a priori? 

• „Natura sądów analitycznych łatwa jest do zrozumienia, a tak samo natura 

sądów syntetycznych a posteriori [większość teorii naukowych to właśnie ta 

kategoria sądów – uogólnienie faktów doświadczalnych obserwowanych]

• Ale pozostają sądy syntetyczne a priori, które przestawiają się zagadkowo. 

• Np. Hume uznawał tylko dwa rodzaje sądów, o stosunkach pojęć i faktów, 

czyli – w terminologii Kanta – sądy analityczne a priori, i syntetyczne a 

posteriori [czyli wnioskowanie z doświadczenia]

• Pytanie zasadnicze Kanta brzmiało więc: Jak są możliwe sądy syntetyczne 

a priori?” (Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii)

Innymi słowy: jak można z „niczego”, czyli z „głowy” wyciągnąć wnioski 

dotyczące zewnętrznego świata?



„O różnicy między sądami

analitycznymi i syntetycznymi”
• „We wszystkich sądach, w których pomyślany jest stosunek podmiotu do 

orzeczenia, stosunek tej jest możliwy w dwojaki sposób. Albo orzeczenie B

należy do podmiotu A jako coś co jest (w sposób ukryty) zawarte w pojęciu 

A, albo B leży poza pojęciem A, choć pozostaje z nim w związku. W 

pierwszym przypadku nazywam sąd analitycznym, w drugim syntetycznym. 

[…] Pierwsze można nazwać sądami wyjaśniającymi, drugie zaś 

rozszerzającymi […]

• Że bryła [„ciało” w tłumaczeniu Ingardena] jest rozciągła, to twierdzenie, 

które jest pewne a priori, a nie sąd doświadczalny. […] Natomiast, choć w 

pojęciu bryły w ogóle nie zawieram cechy ciężkości, to oznacza ono 

przecież pewien przedmiot doświadczenia.” 

(Kant, Krytyka czystego rozumu, str. 56).

• Czyli a priori mogą być sądy analityczne, a sądy syntetyczne (tzn. 

rozszerzające) wymagają doświadczenia (czyli są a posteriori). Możemy 

sobie wyobrazić również sądy analityczne a posteriori – wnioskowania, 

indukcyjnego z doświadczenia.

• Zagadką pozostają sądy syntetyczne a priori. 



Sądy - riassunto

1. To                     i to                          jest stół 

„Stół stoi” to jest sąd analityczny a posteriori

2. Tak więc  to               i to                   to też stoły

To są sądy analityczne a priori, tzn. wydane bez wcześniejszego 

oglądania tych stołów  

3. „mebel, na który składa się blat oparty na nodze lub nogach.” 

(Wielki Słownik Języka Polskiego PAN)

Jest to sąd syntetyczny a posteriori (po obejrzeniu wielu stołów, 

dokonujemy uogólnienia). Tak więc i to                 jest stołem. 

4. Czy stół jest przykładem murkwi*? Byłby to są syntetyczny a priori.

* Murkwie, to obiekty niebieskie, które wykasowała ze wszechświata 

maszyna Kłapacjusza, według „Bajek robotów” Stanisława Lema. 



Czy istnieją sądy syntetyczne a priori? 

• „Przeświadczenie, że istnieją sądy syntetyczne a priori, Kant czerpał z 

dwóch nauk: z matematyki, i z czystego (jak się dziś mówi: 

matematycznego) przyrodoznawstwa. [czyli z fizyki teoretycznej]

• Nie ulegało dlań wątpliwości, że sądy matematyczne są a priori, niezależne 

od doświadczania; przyjmował zaś (i uważał za doniosłe swe odkrycie), że 

są one również syntetyczne. 

• Tak! cała matematyka jest syntetyczna: z kilku założeń, drogą rozumowania, 

uzyskuje się nowe, często zaskakujące wnioski, i dodatkowo – stosowalne 

do innych dziedzin. I tak z geometrii analitycznej wynika, że bez trudu 

możemy liczyć np. pole powierzchni pod parabolą, co w geometrii Euklidesa 

było trudne itd.

• Co zaś do sądów czystego przyrodoznawstwa, to znów nie ulegało 

wątpliwości, że są syntetyczne; Kant zaś uważał, że są a priori, gdyż są 

konieczne i powszechne.

• Zagadnienie swe Kant mógł więc również formułować tak: Jak jest możliwa 

matematyka? Jak jest możliwe czyste [teoretyczne] przyrodoznawstwo?”  

(str. 167)



Równania Maxwella (~1865)

God said:

and there was light!



Równania przed-Maxwella (<1865)
Z doświadczeń było wiadomo, że:

1. Źródłem pole elektrycznego są 

ładunki elektryczne

2. Pole magnetyczne nie ma źródła –

ma zawsze  dwa bieguny

3. Zmiana pola magnetycznego 

generuje prąd elektryczny

4. Pole magnetyczne rozciąga się 

dookoła prądu elektrycznego  

Maxwell postanowił dodać do ostatniego równania: 

Z kombinacji         i           wynikają fale elektromagnetyczne!

Jest to przepiękny przykład sądu syntetycznego a priori



On electrodynamics of moving bodies

(Albert Einstein, June 1905)

Jak prawa Maxwella

transformują się w 

poruszającym się układzie 

odniesienia?



Abraham Michelson – eksperyment 

dotyczący ruchu Ziemi (Poczdam,1881)

Urodzony w Strzelnie (50 km od Torunia) w 1852 roku,

przeprowadził się z rodzicami do USA, gdy miał 3 lata.

Pierwsza amerykańska Nagroda Nobla (1907)



Abraham Michelson – jak prędkość Ziemi 

zmienia się w ciągu roku?

Prędkość Ziemi na orbicie wynosi 30 km/s. Prędkość światła wynosi 300 000 km/s.

Możemy to zmierzyć za pomocą interferencji światła.



Abraham Michelson & Morley (1898 

Cleveland): Ziemia się nie porusza!

Wynik: 

Zerowa prędkość orbitalna w granicach ±0,1 wartości oczekiwanej

? Ziemia się nie porusza

? Nie ma eteru

? Coś jest nie tak z prędkością światła



Einstein, wrzesień 1905: "Czy masa ciała 

zależy od jego energii?

E=mc 2

-Prędkość światła jest stała, niezależnie od spoczynku czy ruchu

- Prędkość światła to granica, z jaką możemy przekazywać informacje

-

Einstein nie znał eksperymentu Michelsona. 

Jest to przepiękny przykład sądu syntetycznego a priori



„Przewrót kopernikański” w filozofii 

• „Nerwem rozumowania Kanta jest taka oto alternatywa: istnieją tylko 

dwie drogi, na których można wytłumaczyć zgodność doświadczenia z 

pojęciami: albo doświadczenie umożliwia pojęcia, albo pojęcia

umożliwiają doświadczenia. Wobec [Dla] sądów syntetycznych a priori

pierwsza droga jest zamknięta, gdyż są niezależne od doświadczenia.

• Zresztą pierwszą drogą chodziła myśl badawcza stale, ale bezsku-

tecznie; Kant zdecydował się wejść na drugą drogą. Droga ta 

wydawała się paradoksalna już dla tego samego, że dotychczas nikt 

nią nie chodził; i rzeczywiście była rewolucyjna, wymagała „odwrócenia 

sposobu myślenia”. 

• To pojęcia, wytwory naszego umysłu, umożliwiają doświadczenia.

• Był to jak sam Kant go nazwał «przewrót kopernikański» w filozofii.”



„Przewrót kopernikański” w nauce 

• „Precedens i wzór miał wszakże w najściślejszych naukach –

matematycznych i przyrodniczych – które weszły «na pewną drogę nauki»

dopiero z chwilą, gdy dokonały analogicznego przewrotu, tj. gdy twórcy ich 

uświadomili sobie czynną rolę umysłu w badaniu rzeczy.

• Galileusz – pisze Kant – stoczył kule po pochyłej płaszczyźnie [równi 

pochyłej] z szybkością, którą sam wyznaczył [tj. zadał, zmieniając 

pochylenie równi]. Torricelli kazał powietrzu utrzymać ciężar, który sam z 

góry wyznaczył [tj. ustalił wysokość słupa rtęci, tak aby odpowiadał 

przewidywanemu ciśnieniu atmosferycznemu]. Twórcy chemii wedle 

własnego planu ujmowali i zwracali metalom poszczególne składniki. 

• Wtedy pojęli, że «rozum to tylko rozumie, co sam wytwarza wedle własnej 

inicjatywy». Rozum wyprzedza doświadczenie, stawiając pytania i skłaniając

przyrodę, aby na nie odpowiadała:

• zwraca się on do przyrody, aby od niej być pouczonym, wszakże nie jako 

uczeń, lecz jako sędzia, który ma prawo zmuszać świadków, aby mu 

odpowiadali na jego pytania.” (Tatarkiewicz, str. 173)



Kant: ontologia 

Jego praca opierała się na pięciu fundamentalnych tezach 

ontologicznych:

• Przestrzeń: "Za pomocą zmysłu zewnętrznego (który jest 

właściwością naszego umysłu) przedstawiamy sobie przedmioty 

jako znajdujące się na zewnątrz nas samych i jako wszystkie 

razem w przestrzeni";

• "Równoczesność lub następstwo nigdy nie mogłyby być nawet 

ukonstytuowane jako percepcje, gdyby nie istniały a priori [...] jako 

reprezentacja czasu";

• Substancja: "W każdej zmianie zjawiska substancja pozostaje";

• Przyczyna: "Wszystkie zmiany zachodzą zgodnie z prawem 

związku przyczyny i skutku";

• „Ja myślę”, musi towarzyszyć wszystkim moim przedstawieniom 

[zgodnie w Kartezjuszem]

https://it.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant



Kant: ontologia (krytyka)

Jego praca opierała się na pięciu fundamentalnych tezach ontologicznych, 

z których zasadniczo tylko dwie się ostały po pracach Einsteina z 1905 r.:

• Przestrzeń i czas są nie formami zmysłowości, ale niezbędnymi 

atrybutami istnienia/ zróżnicowania materii

• Prawo zachowania materii (substancji) wynika z E=mc2

• Przyczyna: "Wszystkie zmiany zachodzą zgodnie z prawem związku 

przyczyny i skutku";

• „Ja myślę”, musi towarzyszyć wszystkim moim przedstawieniom



Kant: metafizyka
Kant odegrał rolę nie tylko w dziejach teorii poznania, ale i w dziejach 

metafizyki. Rola jego polegała na tym: 

1) Obalił dowody dawnej metafizyki. Dowody, nie tezy.

• Nie przeczył ani istnieniu Boga, ani nieśmiertelności duszy, ale wykazał, 

że ani jedno, ani drugie nie jest dowiedzione, a podobnie nie są też 

dowiedzione inne tezy metafizyki.

2) Wykazał, że w zagadnieniach metafizycznych wszystkie stanowiska 

przekraczają w równej mierze granice poznania. 

• Materializm nie jest bardziej naukowy od idealizmu; wprawdzie rzeczy-w-

sobie przedstawia jako podobne do zjawisk, ale nie jest to dowodem ani 

oznaką jego słuszności, gdyż nieznane rzeczy-w-sobie [essencja, wg 

Arystotelesa] mogą być całkiem różne od zjawisk [pamiętacie naiwne 

wytłumaczenie tęczy u Epikura?]

• Tak samo ateizm nie jest bardziej prawdopodobny od teizmu, determinizm 

od indeterminizmu.

• Zaprzeczenie istnieniu Boga, nieśmiertelności duszy i wolności woli tak 

samo nie jest naukowo uzasadnienie, jak ich głoszenie.

https://it.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant



Kant: metafizyka
3) Wykazał inną drogę do uzasadnienia tez metafizycznych: nie drogę 

teoretyczną, lecz praktyczną. 

Niepodobna dowieść ich prawdziwości, można natomiast wykazać 

zgodność niektórych tez metafizycznych z postulatami stawianymi przez 

życie i działanie.

Nie należą więc do wiedzy, lecz do wiary. „Musiałem obalić wiedzę” – pisał 

– „by zrobić miejsce dla wiary”.

Czyniąc to zerwał z tradycją metafizyki, za to powrócił poniekąd do 

naturalnego poczucia, jakie wielu ludzi ma wobec tych spraw 

ostatecznych. 

Cytowaliśmy już pogląd (począwszy od Platona), że wiara lub niewiara w 

„rzeczy” ostateczne rzutuje, przez całe życie, na wszystkie kolejne, jeden 

po drugim, wybory działań. Kant to podkreśla poprzez obalenie metafizyki: 

jak mówi Messori, że prawd ostatecznych nie da się (a może nawet nie 

można, parafrazujac Kopernika) wykazać.



Kant: krytyka teologii racjonalnej
Krytyce poddał Kan wszystkie dowody istnienia Boga, aby wykazać ich 

niedostateczność (Tatarkiewicz, str. 176)

• Dowód ontologiczny z pojęcia Boga wnosi o jego istnieniu [czyli dokonuje 

tautologii nomenologicznej] – tymczasem zaś z pojęcia przedmiotu można 

jedynie wnosić o jego możliwości, ale nie o istnieniu; istnienie czegokolwiek 

może być stwierdzone tylko przez doświadczenie. [ale jak przeprowadzić 

doświadczenie typu Galileusza] 

• Dowód kosmologiczny, który z faktu istnienia świata wnosi o istnieniu Boga 

jako jego przyczyny, popełnia inny błąd: zasadę przyczynowości, która 

obowiązuje wewnątrz świata, stosuje poza jego obrębem [Nieprawda! Zasada 

przyczynowości jest nadrzędną zasadą, i obowiązuje ponad prawami fizyki; 

więcej: również w świecie niematerialnym.]

• Dowód fizyko-teologiczny, który z organizacji świata wnosi o istnieniu stwórcy, 

dowodzi co najwyżej, że świat ma budowniczego, ale nie, że ma stwórcę. [Tu 

też Kant nie ma racji: świat nie ma budowniczego, ale stwórcę: z czego niby 

budowniczy miałby świat zbudować] 

• Żaden tedy z dowodów nie wytrzymuje krytyki; ale tak samo jak niepodobna 

dowieść, że Bóg istnieje, tak samo niepodobna dowieść, że nie istnieje.

Św. JPII: „Rozum i wiara to dwa skrzydła ...” 

Maciszka



„Krytyka czystego rozumu”, cz. II



Immanuel Kant: „piąta droga?”



„Krytyka praktycznego rozumu”



„Krytyka rozumu praktycznego”: pojęcie Boga

• „Próbuję więc odnieść to pojęcie do przedmiotu rozumu praktycznego i oto 

znajduję, że zasada moralna dopuszcza go jako możliwy tylko przy 

założeniu najwyższej doskonałości stwórcy świata. 

• Musi on być wszechwiedzący, by poznać moje zachowania aż do 

najintymniejszej mojej intencji we wszystkich możliwych przypadkach i na 

całą przyszłość; [musi być] wszechmocny, wieczny itd. 

• A zatem prawo moralne określa przez pojęcia najwyższego dobra, jako 

przedmiotu czystego rozumu praktycznego, pojęcie praistoty jako 

najwyższej istoty, czego nie mógł dokonać rozum na drodze fizyki (i wyżej 

ją kontynuującej metafizyki). 

• Pojęcie Boga jest przeto pojęciem należącym nie do fizyki, tj. do 

spekulatywnego rozumu, lecz do etyki” [...] (str. 224) 

Immanuel Kant, Krytyka praktycznego rozumu (Kritik der Praktischen

Vernunft), tłum. J. Gałecki, PWN Warszawa, 1984)



„Krytyka rozumu praktycznego”
• Nakaz moralny ma sens jedynie wówczas, jeśli człowiek jest wolny 

[Messori: gdyby religia była całkowicie jasna, nie mielibyśmy możliwości 

wyboru]

• Wolność stanowi tedy postulat praktycznego rozumu. 

• Nie jest dowiedzione, iż jesteśmy wolni, ale – żyć musimy tak, jak gdyby 

było to dowiedzione.

• Ze światem zjawisk związani jesteśmy węzłami przyczynowymi; niemniej 

w świecie „myślnym” możemy być wolni

• Determinacja jest prawem zjawisk, a wolność – rzeczy samych w sobie.

• GK: umysł człowieka nie należy do świata materialnego, wymyka się więc 

zależnościom determinizmu fizycznego 

• Wolność nie jest jedynym postulatem praktycznego rozumu; są jeszcze 

dwa inne: nieśmiertelność duszy i istnienie Boga. Nieśmiertelnosć 

niezbędna jest jako warunek postępu w moralności, Bóg zaś jako 

gwarancja sprawiedliwości. (str. 178)

• GK: decydującycm atrybutem wyróżniającym duszę człowieka jest jej 

nieśmiertelność. Niestety, teza ta nie może być udowodniona.



„Krytyka praktycznego rozumu” (c.d.)

Zob. Newton Matematyczne zasady filozofii przyrody. Scholium generale



Immanuel Kant (1724-1804)

• Uważa się, że w filozofii dokonał podobnej rewolucji 
jak Kopernik w astronomii:

- filozofia bada nie rzeczy same w sobie, ale nasze 

wyobrażenia o nich
• Ma to zasadnicze znaczenie dla epistemologii: 

zanim coś zbadany, musi w naszym umyśle powstać 
wstępne pojęcie (zaistnieć kategoria pojęciowa)

• Nadał nowe znaczenie pojęciom „przestrzeni” i „czasu” 

– to one warunkują poznawalność świata materialnego
• Zapostulował sądy syntetyczne a priori

→ równania Maxwella (fale elektromagnetyczne) 
→ ogólna teoria względności Einsteina

- Przeniósł „dowody” na istnienie Boga z nauki do wiary



Immanuel Kant 

„Niebo gwiaździste nade mną, 

prawo moralne we mnie”
https://derhonigmannsagt.files.wordpress.com/2011/01/kant-emmanuel-grab.jpg



Literatura

• Immanuel Kant, Krytyka czystego rozumu, przeł. Roman Ingarden, PWN, 

2010

• Immanuel Kant, Krytyka praktycznego rozumu, PWN, przeł. J. Gałecki, 

PWN 1984

• Immanuel Kant, O odkryciu, po którym wszelka nowa krytyka czystego 

rozumu jest zbędna ze względu na istnienie wcześniejszej i inne rozprawy 

filozoficzne. I inne rozprawy filozoficzne. Tłum. Translatorium Filozofii 

Niemieckiej Instytutu Filozofii UMK pod kier. Mirosława Żelaznego, Wyd. 

Nauk. UMK, Toruń, 2009 

• Immanuel Kant, Fondazione della metafisica dei costumi, trad. Vittorio 

Mathieu, Rusconi Libri, Milano, 1994

• Immanuel Kant, Prologomeni ad ogni metafisica futura, a cura di Piero

Martinelli e Massimo Roncoroni, Rusconi Libri, Milano, 1995. 


	Slajd 1: Filozofia przyrody
	Slajd 2: Immanuel Kant (1724-1804)
	Slajd 3: Kant vs Hume: nowa filozofia przyrody 
	Slajd 4: 1. Czas i przestrzeń jako formy naoczności
	Slajd 5: 1. Czas i przestrzeń jako formy naoczności
	Slajd 6
	Slajd 7: Transformacje Galileusza 
	Slajd 8: Od Arystotelesa do Kanta, od Einsteina do Arystotelesa
	Slajd 9: Czas i przestrzeń, po Einsteinie i Lemaîtrze 
	Slajd 10: 2. Poznanie transcendentalne  
	Slajd 11: 2. Przedmiot poznania: przedstawienia 
	Slajd 12: 2a. Dwojaki podział sądów 
	Slajd 13: Jak są możliwe sądy syntetyczne a priori? 
	Slajd 14: „O różnicy między sądami  analitycznymi i syntetycznymi”
	Slajd 15: Sądy - riassunto
	Slajd 16: Czy istnieją sądy syntetyczne a priori? 
	Slajd 17: Równania Maxwella (~1865) 
	Slajd 18: Równania przed-Maxwella (<1865) 
	Slajd 19: On electrodynamics of moving bodies (Albert Einstein, June 1905)
	Slajd 20: Abraham Michelson – eksperyment dotyczący ruchu Ziemi (Poczdam,1881) 
	Slajd 21: Abraham Michelson – jak prędkość Ziemi zmienia się w ciągu roku?
	Slajd 22: Abraham Michelson & Morley (1898 Cleveland): Ziemia się nie porusza!
	Slajd 23: Einstein, wrzesień 1905: "Czy masa ciała zależy od jego energii?
	Slajd 24: „Przewrót kopernikański” w filozofii 
	Slajd 25: „Przewrót kopernikański” w nauce 
	Slajd 26: Kant: ontologia 
	Slajd 27: Kant: ontologia (krytyka)
	Slajd 28: Kant: metafizyka
	Slajd 29: Kant: metafizyka
	Slajd 30: Kant: krytyka teologii racjonalnej
	Slajd 31: „Krytyka czystego rozumu”, cz. II
	Slajd 32: Immanuel Kant: „piąta droga?”
	Slajd 33: „Krytyka praktycznego rozumu”
	Slajd 34: „Krytyka rozumu praktycznego”: pojęcie Boga
	Slajd 35: „Krytyka rozumu praktycznego”
	Slajd 36: „Krytyka praktycznego rozumu” (c.d.)
	Slajd 37: Immanuel Kant (1724-1804)
	Slajd 38: Immanuel Kant 
	Slajd 39: Literatura

