
Filozofia przyrody

Wykład II: Jońska filozofia przyrody

Prof. dr hab. inż. Grzegorz Karwasz
Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu

karwasz@fizyka.umk.pl
www.dydaktyka.fizyka.umk.pl



Już starożytni Grecy…
... pytali
- Z czego jest zrobiony świat?
- Co go spaja razem?

Platon Demokryt
- Podzielny? 
- A-tomowy?

http://www.ifj.edu.pl/edukacja/things.html



Filozofia: nauka najpotrzebniejsza

• „Odkąd istnieje nauka, nie ustają wysiłku, aby wyjść poza 
rozważania częściowe i objąć w jednej nauce wszystko, co istnieje; 
nie ustają próby, by obok nauk specjalnych zbudować naukę, która 
da pogląd na świat: ta nauka była i jest nazywana filozofią.

• To nauka, której zakres jest zatem ze wszystkich nauk 
najobszerniejszy i pojęcia najogólniejsze.

• Jest to nauka o tym, co dla ludzkości najważniejsze i najcenniejsze.

• Był okres, gdy tylko przyroda była przedmiotem filozofii, bo nie 
zwracano uwagi na żadne zjawiska poza przyrodniczymi.

• Były okresy, gdy główny jej przedmiot stanowiły normy moralne, Bóg 
i dusza, bo tylko ich zbadanie wydawało się być ważne dla 
ludzkości.”

Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t.1., str. 13.

Byli też myśliciele, którzy całą rzeczywistość traktowali jako wrażenie



Filozofia: działy

Doktryny filozoficzne, te kompletne, miały w każdym razie trzy działy: 

• ogólną naukę o bycie (ontologię)

• ogólną naukę o poznaniu (epistemologię)

• ogólną naukę o wartościach (aksjologię)

Grecy dzielili filozofię na: fizykę, logikę, etykę (Wł. Tatarkiewicz)

Arystoteles (a zanim Św. Tomasz) wyróżniał trzy nauki „największe”: 

- fizykę, która zajmuje się obiektami rozciągłymi, i które istnieją materialnie

- matematykę, która zajmuje się obiektami rozciągłymi, ale które nie muszą
istnieć materialnie

- teologię (metafizykę), czyli filozofię największą, która zajmuje się bytami 
rozciągłymi, które nie mogą istnieć w materii (Metafizyka, Ks. VI) 



Dlaczego w Grecji?

• Mały, górzysty kraj, o słabych glebach, z kopalniami srebra

• Rozwinięte kontakty – cywilizacja grecka rozprzestrzeniał się praktycznie w 
całym obszarze Morza Śródziemnego („Magna Grecia”)

• Rozwinięta (i ustalona) poezja i kanon wierzeń religijnych

• „Ziemia uboga, a przy tym morzem od innych krajów oddzielona, nie 
przyciągała cudzoziemców i długo chroniła od klęsk wojny; natomiast 
wywoływała kolonizację i czyniła, że Grecy obcowali z kulturą innych krajów; 
ustrój państwowy Grecji – duża ilość małych państw – sprzyjał wytwarzaniu 
się różnorodnych postaci kultury, a przy tym współzawodnictwo wzmagało 
ambicje.” 

• „Szczep grecki, bogato przez naturę obdarzony, wydał w dziedzinie nauki 
talenty nie mniejsze niż w poezji, plastyce czy sztuce wojskowej. Właściwe 
greckim umysłom zainteresowanie otaczającym światem, większe niż 
zainteresowanie własną osobą, postawa śmiała a życzliwa wobec 
rzeczywistości, kultura plastyczna, żądza jasności, umiłowanie rzeczy 
konkretnych, a przy tym zdolność do abstrakcyjnego rozumowania –
przyczyniły się to stworzenia filozofii greckiej.” (Wł. Tatarkiewicz, op.cit. str. 17)

Foto: Delfy, Maria Karwasz, 2002



Kosmogonia a teogonia
„Skąd powstał świat? Dzięki bóstwom. A skąd bóstwa? Niższe powstały dzięki 

wyższym. A wyższe dzięki jeszcze wyższym. Wyjaśnienie tego typu tłumaczyło 
tedy powstanie nie tylko świata, ale i bóstwa: było nie tylko kosmogonią, ale i 
teogonią. 

• W VIII wieku p.n.e. Hezjod z Askry zestawił w poetyckiej formie teogonię 
grecką: byłą to zarazem kosmogonia, bo każdemu bóstwu odpowiadała 
podległa mu rzecz, a porządek, w jakim powstawały rzeczy, odpowiada 
porządkowi, w jakim powstawały bóstwa.

• Najtrudniejszy do wymyślenia był początek genealogii: niechby wszystkie rze-
czy i istoty powstały z nieba i morza, niebo zaś i morze z ziemi, a ziemia skąd? 

• Czy może ziemia, a raczej bóstwa ziemi były pierwszym początkiem? 

• Na pytanie to kosmologiczno-teologiczni poeci odpowiadali w dwojaki sposób: 
Jedni rozpoczynali świat od chaosu, od niezrozumiałego i bezrozumnego 
prabytu [zupa kwarkowo-gluonowa], z którego potem dopiero wyłoniło się 
wszystko, co jasne, rozumne i doskonałe; inni, przeciwnie, mniemali, że 
pierwszy początek było rozumny i doskonały, przyjmowali że początkiem świata 
był Zeus, który rozkazuje rozumnie i ład zaprowadza we wszechświecie. 
(Ibidem, str. 19-20)   



Pierwszy okres filozofii starożytnej

• „Był to typowy okres powstania i rozwoju: zaczął się od najskromniejszych 
początków, od nielicznych zagadnień i niewyraźnych pojęć, i stopniowo 
powiększał ich zapas i precyzję.

• Zakres filozofii tego okresu był jeszcze ograniczony; ze względu na temat 
była to filozofia prawie wyłącznie kosmologiczna, tj. zajmowała się 
kosmosem, zewnętrzną przyrodą; inne zagadnienia – psychologiczne, 
epistemologiczne, estetyczne, etyczne – jeśli traktowała, to tylko ubocznie.

• Dla prostych swych zagadnień próbowała różnych rozwiązań, aż 
wyczerpała bez mała wszystkie swe możliwości.

• Filozofia pracowała wówczas sama, bez pomocy nauk szczegółowych, 
które nie były jeszcze uformowane.

• Co więcej, musiała te nauki zastępować; nie tylko wynajdowała ogólne 
zasady, ale musiała je stosować do wyjaśniania najszczegółowszych 
zjawiska, zwłaszcza tych, które najbardziej niepokoiły pierwotnego 
człowieka: astronomicznych i meteorologicznych.”  (Ibidem, str. 22) 



Jońska filozofia przyrody

• Tales (woda), Anaksymander (apeiron), Anaksymenes 
(powietrze), Heraklit (ogień), Parmenides, Demokryt (atom), 
Pitagoras (liczba) – przedmiotem swoich rozważań uczynili 
przyrodę. 

• Pytali oni o początek, arche – przyczynę, zasadę w sensie 
metafizycznym. Jaki jest podstawowy rodzaj materii, 
praprzyczyna, prasubstancja, (problem elementarności) z 
której składają się wszystkie rzeczy w przyrodzie? 

© Ks. Dr Arkadiusz Liberski



Jońska filozofia przyrody

Problemy podejmowane przez filozofów przyrody:

- czy jest jeden, podstawowy rodzaj materii, czy jest ich wiele

- natura czasu

- natura przestrzeni (skończoność/nieskończoność, istnienie 
próżni)

- czy każde zjawisko ma swoją przyczynę (jest celowe), czy w 
przyrodzie panuje chaos

- czy świat jest odwieczny, czy miał swój początek

- stosunek Boga/Absolutu do świata, czy Bóg stworzył świat, 
jaka była Jego rola w stworzeniu  

© Ks. Dr A. Liberski



Demokryt z 
Abdery

Heraklit z Efezu
Zenon z Elei
Pitagoras z Samos
Tales z Miletu

…



Anaksagoras, Anaksymander, AAA cercasi…

VII/VI - Tales z Miletu (624-547 p.n.e.)

VI  - Anaksymander (z Miletu, 609-547 p.n.e.)

VI - Anaksymenes (z Miletu, 585-525 p.n.e.)

VI/V - Heraklit z Efezu (535-475 p.n.e.)

V/IV - Demokryt z Abdery (460-360 p.n.e.) 

VI/V - Parmenides z Elei (544-450 p.n.e.)

- Zenon z Elei (490-430 p.n.e.)

V - Empedokles (Agrigento, 490-430 p.n.e.) 

- Anaksagoras (Smirna/Ateny, 500-428 p.n.e.)



Parmenides z Elei (ok. 540-450 a.C.)
• „Dwie drogi poznania: ścieżka prawdy (aletheia), oparta na rozumie, która 

prowadzi do poznanie Bytu prawdziwego, i  ścieżka opinii (dóxa), oparta na 
zmysłach, która prowadzi do poznania Bytu pozornego. 

• «Trzeba powiedzieć i myśleć, że byt jest: zaprawdę byt jest, a niebytu nie 
ma.» [=obiektywizm] «Jest tym samym być i myśleć o tym.»” [1]

• „Punkt wyjścia rozważań Parmenidesa o bycie był niezmiernie prosty. 
Polegał na jednej tautologicznie brzmiącej tezie: «Trzeba z konieczności 
powiedzieć i myśleć, że tylko to, co jest, istnieje. Bo byt jest, a niebytu nie 
ma.» Czyli polegał na samej tylko «ontologicznej zasadzie tożsamości». 

• [To tautologiczne twierdzenie] stało się podstawą do dalszych twierdzeń. Byt 
nie ma początku: bo z czegoż miałby powstać? Tylko z niebytu – a niebytu 
nie ma. Nie może mieć końca, więc jest wieczny. Jest ciągły, bo każda 
przerwa byłaby niebytem; jest nieruchomy i w ogóle niezmienny;               
jest niepodzielny. Więc byt jest stały i jeden,                                                     
jest przeciwieństwem stawania się i mnogości. 

Byt jest ograniczony, zakończony we wszystkich                                           
kierunkach, podobny do kuli.” [2]
[1] N. Abbagnano, G. Fornero, Protagonisti e testi della Filozofia. 

Paravia, Torino, 1996, vol. 1, p. 66  [2] Wł Tatarkiewicz, Historia filozofii, str. 34



Parmenides: Byt jest, niebytu nie ma
• „Punkt wyjścia rozważań Parmenidesa o bycie był niezmiernie prosty. Polegał 

na jednej tautologicznie brzmiącej tezie: «Trzeba z konieczności powiedzieć i 
myśleć, że tylko to, co jest, istnieje. Bo byt jest, a niebytu nie ma.” [1]

• „To właśnie pozytywne myślenie Zachodu, które doprowadzi do wielkich 
podbojów technicznych i społecznych, ale także do najgłośniejszego 
zniszczenia przyrody w imię postępu, które w każdym razie «musi» iść coraz 
dalej. Jest wynikiem filozofii opartej na arystotelesowskiej koncepcji 
«przyczyny celowej». 

• Z drugiej strony, filozofie Wschodu uznają rzeczywistość nawet w niebycie, to 
znaczy w rzeczach, które nie są substancjalne, a których nie można zmierzyć 
ani skwantyfikować: pustka, nicość, cisza, nie-miejsce, nie-czas.” [2]

• W temacie nie-miejsca przywołujemy ideę nie-lokalności, narastającą powoli w 
kontekście paradoksu Einteina-Rosena-Podolsky'ego: rzecz (zmiana 
polaryzacji fotonu) dzieje się w dwóch odległych przestrzennie miejscach 
naraz. W temacie nie-czasu przywołujemy natomiast Lemaitra. 

• „Pustkę tę można wypełnić wszystkim, nawet rzeczami nielogicznymi, nawet 
wyrażeniami nieracjonalnymi, nawet sprzecznościami (których byt 
arystotelesowski nie może zaakceptować, jak wyjaśnia Metafizyka).” [2]

[1] Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii, [2] V. Gradoli, A. De Marchi, La filosofia degli Etruschi, Scipioni 2012.



Anaksymander (z Miletu, 609-547 BC): arche

• „Anaksymander zaczął używać terminu „początek” (ἀρχἡ, arche). Był to 
wyraz potoczny, ale użyty przez filozofa zmienił swe potoczne znaczenie. 

• Początek był dla Anaksymandra już czymś więcej niż pierwszym momentem 
w rozwoju rzeczy; a to dlatego, że był przekonany, iż to, co było na 
początku, nie przestaje istnieć, tylko przybiera inne kształty.

• Tales szukał materii, która była na początku, ale przestała istnieć, bo 
przetworzyła się w inne rodzaje materii; Anaksymander szukał również 
pierwotnej materii, ale z przekonaniem, że skoro była, przeto jest i będzie. 

• Pierwotne własności rzeczy pojmował zarazem jako trwałe, istotne, 
zasadnicze: „arche” była dlań już nie tylko początkiem, ale „zasadą” rzeczy; 
nie tylko ich pierwotną, ale też właściwą naturą.

• Wyraz „arche”, który znaczył tyle co początek, zaczął oznaczać, gdy został 
zastosowany w filozofii – zasadę.”  (Historia filozofii, str. 26)



Anaksymander: fisics

• W tych samych czasach przekształciło się w analogiczny sposób 
znaczenie drugiego podstawowego filozoficznego terminu: „przyroda”, 
czyli „natura” (φύσις)

• Etymologicznie ten grecki termin oznaczał to, co się staje, rozrasta, 
rozradza [= przyroda] 

• Wyraz „natura” nie oznaczał u Greków [i w języku polskim] całokształtu 
przyrodzonych zjawisk (które przeważnie oznacza w czasach nowych), 
lecz tylko prawo, które nimi rządzi, ich ogólną zasadę, ład kosmiczny to, 
co nowe czasy nazywają „naturą rzeczy”.

• Zjawiska są dostępne zmysłom, a natura jest ukryta, trzeba jej szukać; 
zjawiska są różnorodne, a natura jedna; zjawiska są przypadkowe, a 
natura konieczna [dziś mówimy np. o prawach fizyki]

• W szczególności zaś [Grecy] przeciwstawiali naturę temu, co stworzone i 
ustanowione przez człowieka, co nie jest konieczne, co mogłoby być 
inaczej [kontygentne] (str. 27) 



Anaksymander: apeiron

• „Widząc, że jeden żywioł przemienia się w drugi, nie uważał za słuszne 
jednego z nich przyjąć jako zasadę, lecz przyjąć coś poza nimi”. (jak pisał 
Arystoteles). Anaksymander przypuszczał, że to, z czego poczęły się 
wszystkie gatunki materii, nie może być jednym z nich.

• Jakaż była ta inna zasada Anaksymandra? Był to bezkres (apeiron). 
Odpowiedź ta wymieniała tylko ilościową własność pierwotnej materii: jej 
bezograniczoność. Nie wymieniała jakości, gdyż z bezgranicznością 
łączyła jakościową nieokreśloność, w bezkresie bowiem wszystko jest 
zmieszane. Z bezkresu przyroda ciągle powstaje, jakby z rezerwuaru 
materii, bezkres istniał na początki i nadal istnie, a tylko traci swą 
nieokreśloność w miarę tego, jak kształtuje się zeń przyroda.” (str. 27)

• Być może jest to pierwsza próba zdefiniowania przestrzeni i czasu. [GK]

• Materia powstająca z (pustej) przestrzeni przypomina natomiast 
współczesne spekulacje na temat wszechświata, który powstał z fluktuacji 
kwantowej próżni (S. Hawking, † 2018)

• Kiedy stalo sie jasne, ze Wszechświat puchnie, pojawila sie idea (Boldi, 
1947), że materia cały czas powstaje, w/ z pustej przestrzeni



Anaksymander: walka przeciwieństw

• „Tales wyobrażał sobie zapewne rzecz w sposób najprostszy, jako proces 
przemiany, transformacji jednej rzeczy w drugą; woda, która była na 
początku, przemieniła się w ziemię, powietrze i wszystko inne. 

• Anaksymander «przypuszczał, że stawanie się odbywa się nie przez 
przemianę żywiołów, lecz przez wyłanianie się przeciwieństw.»

• Należy to tak rozumieć: w pierwotnym bezkresie zawarte były wszelkie 
przeciwieństwa; w przyrodzie zaś są już wzajem oddzielone; zatem –
oddzieliły się w procesie powstawania przyrody; proces ten polega tedy na 
wyłanianiu się przeciwieństw.”

• Kosmologowie postulują, że na początku Wszechświata ilość materii i 
antymaterii była prawie taka sama. Materia i antymateria anihilowała w 
pierwszych sekundach. Zostało niewiele materii, i z tej pozostałości 
powstał Wszechświat. [GK]

• „Co powoduje ten proces? Powoduje go wieczny ruch. Ruch jest 
nieodłączny od materii.”

• Fizycy nazywają ten ruch „energią”. Jest ona nieodłączną częścią materii 
a suma masy i energii od początku świata jest taka sama.



Anaksymenes: πνευμονο
• „Anaksymenes zachował zasadniczy pogląd swego poprzednika: że świat jest 

bezkresny i że ruch jest wieczny. Lecz gdy tamten zasady bezkresnej rozmyślnie 
nie określił bliżej, ten utożsamił ją z pewną określoną i znaną z doświadczenia 
materią: z powietrzem (pneumono). Powietrze zajęło w poglądach Anaksymesa 
miejsce analogiczne do tego, jakie woda zajmowała u Talesa. 

• Dlaczego właśnie powietrze? Bo ono wśród wszystkich rodzajów materii zdawało 
się być ilościowo nieskończone. Wydawało się, że wypełnia bezkres.”

• Rzeczywiście, gazy zajmują zawsze całą objętość, jaką się im zostawi „do 
dyspozycji”.  [GK]

• „Rozumiał, że powietrze może mieć różną gęstość. Gdy jest równomiernie 
rozproszone, jest niewidzialne, widoczne staje się [skrapla] przez rozrzedzanie i 
zgęszczanie się, zbliżając i oddalając jego części.” [Olszewski, Wróblewski, 1883]

• „Po wtóre zaś, ciepło i zimno powodują zmiany w stanie powietrza; Anaksymenes 
zauważył związek między temperaturą a stanem skupienia materii; ogień był dlań 
ciałem najgorętszym i najrzadszym.” 

• Prawa przemian gazowych zostały opisane ilościowo dopiero w XVII wieku.

• „Tymi rozważaniami myśliciel grecki wszedł na drogą, którą poszła nowożytna 
fizyka.” (Wł. Tatarkiewicz, Historia filozofii)



Atomy w różnych stanach skupienia

- Uporządkowanie: ciała stałe – atomy w stałych pozycjach
Upakowanie: ciała stałe i ciecze – atomy gęsto upakowane

Gazy – atomy odległe od siebie (o jakieś 20 „średnic” atomu)
1 mol H2O = 18 g = łyżka wody → 22 dm3 ≈ (3 dm)3 pary
NA= 6,02 x1023 atomów/ drobin



Przemiany gazowe: pV=nRT

• Jest to tak piękny wzór, że warto nad nim się chwilę zastanowić.
• n i R to stałe, więc mamy związek pV~T
• W matematyce powiedzielibyśmy, że: 
- p (ciśnienie) jest proporcjonalne do T (przy stałej V)
- V (objętość) jest proporcjonalna do T (przy stałym p)
- p i V są odwrotnie proporcjonalne (przy temperaturze, T = const)

Animacje: https://en.wikipedia.org/wiki/Boyle%27s_law

T=const p=const



Anaksagoras (~500 – 428 p.n.e., Smirna)

• „Wychowany przez mistrzów z Miletu, całe noce spędzał na 
pobliskiej górze, owinięty w koc, i spoglądając na gwiazdy.

• Zapytany, dlaczego nie zajmuje się swoimi posiadłościami, 
odpowiedział: «A dlaczego wy nie zajmujecie się sobą?» po czym 
oddał wszystko krewnym.

• Kiedy sąsiad zapytał go, dlaczego nie kocha swojej ojczyzny; 
Anaksagoras pokazał na niebo: «Oto moja ojczyzna».

• W wieku 20 lat trafił do Aten, jako centrum światowej kultury: albo 
jako nauczyciel, albo jako były żołnierz w służbie Persji.

• Za niedługo wytoczono mu proces, pod pretekstem sympatyzowania 
z Persami, i braku religijności. Prawdziwy powód był polityczny: 
przyjaźń z Peryklesem. Został skazany na wygnanie. Zapytany, czy 
nie doskwiera mu rozłąka z Ateńczykami, powiedział: «To raczej im 
rozłąka ze mną». I że umrze daleko od ojczyzny? – «Droga do 
Hadesu z każdego miejsca jest taka sama.» Gdy umarły mu dzieci: 
«Wiedziałem, że spłodziłem je śmiertelnikami».”  



Anaksagoras: proces
• „Drugi proces miał miejsce między 450 a 432 p.n.e. Jeden z 

niewolników doniósł, że Anaksagoras twierdzi, że Słońce to rozpalona 
kula z materii (ziemi)*, swobodnie lecąca przez kosmos**.

• Oskarżenie było poważne. Kilka lat wcześniej, niejaki Diopita 
przeforsował w parlamencie prawo, skazujące na śmierć za zajmowanie 
się kwestiami «niebiańskimi».”

• Anaksagoras miał rację: wiemy, że Słońce, mimo, że składa się z gazów 
(wodoru i helu), świeci, jakby była rozrzażonym kawałkiem wolframu, o 
temperaturze 5500°C. I to właśnie ta obserwacja, i wyjaśnienie widma 
Słońca jako ciała „doskonale czarnego” była powodem rewolucji 
kwantowej wywołanej przez Maxa Plancka.

• Wiemy też, od lat dwudziestu, że Słońce (i my z nim) leci z prędkością 
400 km/s w kierunku gwiazdozbioru Panny lub Lwa. Dlaczego? Nie 
wiemy.

Opracowane na podstawie: L. De Crescenzo, Storia della Filosofia 



Kosmologia Anaksagorasa
Dla Anaksagorasa substancje pierwotne są nieskończone, zarówno pod 
względem liczby, jak i jakości, i nazywane są homeomeriami. Nie mamy więc 
do czynienia z jednym arché, jak w szkole Miletu, ani z czterema różnymi 
elementami, jak u Empedoklesa, lecz z nieskończenie małymi cząstkami, 
zgrupowanymi według logicznego kryterium, ustalonego przez Intelekt.

Na początku dziejów, powiada Anaksagoras, homeomerie układały się w 
zbiorowiska w sposób chaotyczny, jak w gigantycznym blenderze, gdzie nie 
można było dostrzec ani koloru1), ani żadnej innej cechy, gdy nagle 
interweniuje Intelekt2): "gęste, mokre, ciemne, zimne, krótko mówiąc, ciężkie 
substancje zbierają się w środku, a gdy stwardnieją, przybierają konsystencję 
ziemi, podczas gdy - przeciwne,  ciepłe, jasne, lekkie, suche wirują ku 
peryferiom eteru3)".

1) Pamiętaj, że słowo "kolor" jest również używane przy opisywaniu kwarków

2) Tu – przypomnijmy analogię z freskiem Stworzenia świata w Monreale

3) Tu natomiast – dokładna mechanika powstawania Układu Słonecznego, z 
gigantycznego blendera: planety telluryczne w centrum (Merkury, Wenus, 
Ziemia, Mars), gazowe olbrzymy (Jowisz, Saturn, Uran, Neptun) – na 
peryferiach (model Kanta-Laplace’a)



Anaksagoras: Intelekt
„Aby w pełni zrozumieć myśl Anaksagorasa, trzeba mieć jasność, co rozumiał 
przez intelekt νοῦς'. Wykazaliśmy już, że Noús nie ma nic wspólnego z 
Bogiem, ponieważ nie jest Istotą Stwórcą, lecz tylko substancją "materialną", 
nawet jeśli ma szczególnie subtelne cechy, takie jak czystość, rozrzedzenie1)

.

Intelekt jest obecny tylko w rzeczach ożywionych i należy mu przypisać 
uporządkowanie wszechświata tak, jak nam się wydaje2) , a nie stworzenie 
pierwotnych substancji. 

Nazywa się to intelektem, ponieważ w przeciwieństwie do przypadku wie, co 
robi.” (De Crescenzo, op. cit.) 

"Zarządca i Przyczyna wszystkich rzeczy" (Platon, Fajdros, 97B) 
1) Fizyka (i kosmologia) mówi, że wodór (z 1/4 helu) był jedyną, bardzo 
rozrzedzoną materią we Wszechświecie przez pierwsze 180 milionów lat.   
Ale opis Anaksagorasa jest o wiele bardziej poetycki. 
2) Mówi się, w dzisiejszych koncepcjach, o inteligencji natury – ukrytym, 
zaczarowanym porządku. Jest to, w pewnym stopniu, powrót do idei 
Anaksagorasa. 



Anaksagoras: Kosmos
• Gwiazdy to rozżarzone kule materii, które wirują zawrotnie w kosmosie

• Księżyc jest bryłą zimnej skały oświetloną przez Słońce

• Księżyc jest zamieszkały1), pełen gór, wzgórz2), wąwozów i domów jak u nas.

• Wiatry powstają wskutek rozrzedzania się powietrza nagrzanego przez 
Słońce3)

• Grzmoty powstają wskutek zderzeń chmur3).

• Komety to ogniste planety, które pozostawiają za sobą ogon iskier

De Crescenzo, op. cit. str. 192.
1) Amerykanie, w latach 70-tych XX w., po lądowaniu na Księżycu, poprosili 
naukowców o opinię, czy na Marsie istnieje życia
2) Powierzchnia Księżyca to „morza” i kratery. „Morza” - wielkie jeziora 
zastygłego bazaltu są pokryte szarym pyłem, zwanym regolitem.  
3) Mało kto wie, że głównym „wiatrem”, przy słonecznej pogodzie, to wznoszenie 
się w górę nagrzanego, rozrzedzonego powietrza. Korzystają z tych wiatrów 
piloci szybowców i lotni.
4) Grzmoty i pioruny powstają w specyficznych chmurach, kształtu „kowadła”. 



Intuicje (obserwacje?) Anaksagorasa

Grzmoty i pioruny powstają w specyficz-
nych chmurach, kształtu „kowadła”. 

https://www.youtube.com/watch?v=KvWXrHcvm_M

W słoneczne dni, lotniarze wykorzystują 
wznoszące prądy powietrza nad nagrzaną ziemią  

Zdjęcie Słońca dla  
długości fali 284 Å, co 
odpowiada linii FeXV,       
tj.temperaturze 2 mln K 
(foto satelita Soho)  

Dwa oblicza Księżyca: to od „naszej’
i przeciwnej strony  („Dark side of the Moon”)



Bilans okresu

• „Pierwszy okres rozwoju filozofii miał z natury rzeczy charakter 
przygotowawczy i wyniki tylko tymczasowe. Poglądy filozoficzne tych 
wczesnych czasów, np. że świat powstał z wody lub czterech żywiołów 
były przeważnie fałszami, jednakże cennymi przez to, że utorowały drogę 
do późniejszych prawd.

• Okres zasłużył się nie tyle swymi teoriami, ile uformowaniem pojęć (np. 
bytu, przyrody, zasady, ducha, atomu), przy których pomocy późniejsze 
okresy uformowały swe teorie. 

• A jednak: i ten wczesny okres miał wyniki o trwałym znaczeniu. Do nich 
należała w szczególności myśl (Heraklita) o powszechnej zmienności 
rzeczy i myśl (Parmenidesa) o możliwości dedukcyjnego dochodzenia 
prawdy.

• Skrajność pozostała zresztą i w późniejszych czasach jakby naturalną 
cechą filozofii: bo przedmiot jej rozważań jest tak rozległy […] że 
filozofowie musieli je z konieczności upraszczać.”



Filozofia starożytna
„Koncepcje stworzone przez starożytność zostały już na zawsze typami i wzorami 
dla następnych epok. 

Wieki średnie posługiwały się stale starożytnymi ideami, a wieki nowe zaczęły się 
od powrotu do idej starożytnych. 

Jednakże późniejsze epoki nie były li tylko naśladowaniem Greków. Bo też Grecy 
nie wyczerpali filozoficznych możliwości. Umysłowość starożytnych miała swoistą 
postawę i poza wykreślone przez nią granice nie wyszła.” Wł. Tatarkiewicz, op. cit.

Tymi granicami były, z jednej strony – dokonania, ciągle początkowe, nauk 
przyrodniczych, z drugiej – uwarunkowania geograficzno – ekonomiczne. 

Wspaniały rozwój cywilizacji greckiej został przez nią samą zahamowany: przez 
pierwszą, w historii, wojnę, która ogarnęła cały ówczesny obszar cywilizacji (Morza 
Śródziemnego). Wojna (431-404 p.n.e.), początkowo między Spartą a Atenami, 
znana jako Peloponeska, wkrótce „wciągnęła” rozsiane po basenie śródziemno-
morskim inne polis. 

Trwała ćwierć wieku, i zakończyła się, jak pisze Indro Montanelli, „pokojem 
cmentarza”. Filip Macedoński miał otwartą drogę do podboju całego Półwyspu, a 
Aleksander – reszty świata. 
Po wojnie peloponeskiej, i rozpadzie imperium Aleksandra, Grecja rozsypała się na „pojedyncze miasta, 
które spędzały czas na wzajemnych walkach”. I. Montanelli, Storia d’Italia, 1. Fabbri Editori, 1994, s.191, 200



Filozofia starożytna: na trwałe
• W stosunku do wierzeń przed-filozoficznych (ale i dzisiejszych, w rodzaju 

różnego rodzaju „naturalistycznych” ideologii), Grecja stworzyła podwaliny 
naukowych rozważań o świecie: nie pojedynczych, przypadkowych, 
lokalnych koncepcji, ale budowania, kumulującej się, piramidy wiedzy. 

Kolejni myśliciele, odnosili się do idei poprzednich, lub z innych, sąsiednich 
szkół filo-soficznych. 

Pojęciami, które z „jońskiej” filozofii przyrody weszły na stałe do 
współczesnych języków, tak naukowych jak potocznych są, n.

• fizyka jako natura: dynamiczna, zewnętrzna, obiektywna (w języku 
polskim nawet gimnastyka, nazywa się wychowanie fizyczne, po włosku 
fisico – oznacza również tężyznę fizyczną)

• przestrzeń (apeiron) jako miejsce umieszczenia rzeczywistości (Kant)

• arche, czyli nie tylko początek, ale również zasada

• stany skupienia materii (cztery, albo dziś nawet więcej)

• elementy (ang. chemical elements), po polsku – pierwiastki

• i, nieco później (od Arystotelesa): substancja (coś, co jest pod widzialną 
materią – po polski jakiś „kit”) i esencja (po polsku – np. herbaty, czyli čaj)



„Cztery i pół stanów skupienia” – GK, Fizyka 
w Szkole, 2019-2021

„Ziemia”: określona objętość i kształt „Woda”: określona objętość, ale nie kształt 

„Powietrze”: ani określona objętość ani kształt „Ogień”: gorący (zjonizowany) gaz



Filozofia starożytna (c.d)

1. „Postawa ta była najpierw obiektywistyczna. Myśl starożytnych była 
zwrócona ku rzeczom zewnętrznym, przeżycia wewnętrzne były dla niej 
objawem wtórnym, odbiciem rzeczy zewnętrznych.

2. Po wtóre, postawa starożytnych była intelektualistyczna. We wszystkich 
dziedzinach życia i kultury osnową dla nich była myśl, wola zaś i uczucie 
były zawsze niesamodzielnymi funkcjami, wtórnymi wobec intelektu i od 
intelektu niższymi.  

3. Po trzecie, była uniwersalistyczna. Prawda ogólna dla starożytnych była 
doskonalsza od jednostkowej. 

4. Po czwarte, była to postawa finistyczna. Starożytni pojmowali świat jako 
skończony, nieliczni tylko myśliciele stanowili wyjątek. Co więcej, 
starożytni mieli skończoność za doskonalszą od nieskończoności; 
nieskończoność była dla nich równoznaczna z nieokreślonością i 
chaosem.” 

(Wł. Tatarkiewicz, op. cit. str. 172)



Filozofia starożytna…

„Te cztery właściwości były źródłem starożytnego poglądu na świat. 
Jeśli nawet zdarzały się odchylenia od zasadniczej postawy, to były 
zbyt słabe, by wytworzyć pogląd na świat innego typu. 

Wprawdzie zetknięcie się z poglądami Wschodu, jakie dokonało się 
pod koniec starożytności, zachwiało tradycyjną postawą myśli 
greckiej, ale i ono nie zdołało jej przezwyciężyć. 

Zmiany dokonali dopiero myśliciele chrześcijańscy. Choć w niezmiernej 
ilości spraw korzystali z helleńskiej filozofii, ale  - przezwyciężyli 
obiektywizm, intelektualizm, uniwersalizm, finityzm starożytny.

Toteż pojawienie się chrześcijaństwa, będące bez znaczenia dla 
rozwoju nauk szczegółowych, w dziejach filozofii było datą 
przełomową.” (str. 172).

- I tak, dziś, dzielimy dzieje świata, nie tylko filozofii, na BC i AD

Dziękuję za uwagę!


